
 

 

 
Kunst, onderwijs en theorie

Meerkerk, E.M. van

2023, Article / Letter to editor (Cultuur+Educatie, 22, 64, (2023), pp. 6-19)

 

 

 

 

 

 

 
Version of the following full text: Publisher’s version

Published under the terms of article 25fa of the Dutch copyright act. Please follow this link for the

Terms of Use: https://repository.ubn.ru.nl/page/termsofuse

Downloaded from: https://hdl.handle.net/2066/297956

Download date: 2026-01-23

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Note:

To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://www.ru.nl/en/staff/researchers/publishing-research/publishing-and-archiving-in-the-radboud-repository
https://repository.ubn.ru.nl/page/termsofuse
https://hdl.handle.net/2066/297956


6

Cultuur+Educatie | jaargang 22 | 2023 | nr. 64

6

Kunst, onderwijs en theorie
Edwin van Meerkerk

In zijn inleiding op dit themanummer schetst Edwin 
van Meerkerk in vogelvlucht de diverse theorieën  
die er door de eeuwen heen bestonden over leren, 
onderwijzen en kunst. Hij betoogt dat kennis van 
onderliggende theoretische principes helpt om 
weloverwogen keuzes te maken voor de praktijk van 
kunst- en cultuureducatie.



77

Edwin van Meerkerk | Kunst, onderwijs en theorie

Theorie is in het dagelijkse spraakgebruik vaak het tegenovergestelde van 
praktijk. Bij theorie gaat het er niet om of iets werkt, maar om wat het (uit-
eindelijk, ten diepste) is. Nu is die scheidslijn niet zo hard te trekken, maar 
het is een bruikbaar beginpunt voor een discussie over theorievorming in en 
over kunst- en cultuureducatie. De vraag wat kunst- en cultuureducatie is, is 
daarbij immers belangrijk. Het is ook een complexe vraag, want er gaan ten 
minste twee vragen achter schuil: wat is kunst of wat zijn kunst en cultuur 
(uiteindelijk) en wat is onderwijs (ten diepste)? Die vragen zijn meer dan een 
interessant gedachtenexperiment. Wanneer we nooit stilstaan bij de vraag 
wat iets uiteindelijk is, lopen we het risico keuzes te maken die intuïtief goed 
lijken, maar uiteindelijk verkeerd uitpakken in de onderwijspraktijk, zoals 
Gert Biesta in zijn werk over de democratische opdracht van het onderwijs 
goed laat zien (Biesta, 2010).

De vragen naar wat onderwijs is en wat kunst is, bergen een hele wereld in zich. 
We kunnen ze pas beantwoorden als we weten wat leren en wat doceren is, 
en vooral wat goed leren en goed doceren is, en wat een kunstobject of voor-
stelling is, wat een kunstzinnige of esthetische ervaring is, hoe die verschilt 
van andere ervaringen, in welke context(en) die kan plaatsvinden en welke 
positieve en negatieve effecten die ervaring kan hebben. En tot slot is er de 
vraag hoe (goed) leren en doceren en het didactisch ‘gebruik’ van een kunst
object of voorstelling zich verhouden tot het hebben van een kunstzinnige 
ervaring. Gelukkig zijn dit vragen die vele denkers al hebben gesteld. In dit 
artikel geef ik een beknopt overzicht van de belangrijkste theorieën, als achter-
grond bij de volgende artikelen uit dit themanummer die gaan over aan de 
praktijk ontleende theoretische kwesties. Samen hopen we zo in dit thema-
nummer de theoretische achtergronden van keuzes in het huidige onderwijs 
te verhelderen.

Ik gebruik in dit artikel steeds de term kunst- en cultuureducatie, waar ik 
ook had kunnen kiezen voor alleen het woord kunst of cultuur, of voor het 
woord onderwijs in plaats van educatie. De verschillende mogelijke samen-
stellingen van deze vier woorden laten zien dat het hier gaat om een diffuus 
afgebakend veld. De term educatie geldt als breder dan onderwijs en omvat het 
formele, informele en non-formele domein. Ook cultuur geldt als een breder 
begrip dan kunst, soms zelfs zo breed dat het alle menselijke uitingen omvat 
of alles wat geen natuur is. Het is niet het doel van dit themanummer om een 
uitweg te vinden uit die kluwen, maar om te verkennen welke theoretische 
grondslagen van belang zijn om te begrijpen wat we doen als we bezig zijn 
met kunst- en cultuureducatie en wat de consequenties zijn van bepaalde 
theoretische stellingnames. De nadruk ligt daarbij op het formele, binnen-
schoolse domein, maar er is ook een artikel gewijd aan buitenschoolse 
cultuureducatie (als onderdeel van het domein van de cultuurparticipatie). 



8

Cultuur+Educatie | jaargang 22 | 2023 | nr. 64

8

In dit artikel komt vooral theorie over kunst en onderwijs aan bod, en minder 
die over cultuur en educatie. De reden daarvoor is dat veel, zo niet alles wat 
wordt onderzocht, geschreven en uitgevoerd in de praktijk van kunst- en 
cultuureducatie, teruggaat op theorieën over kunst en onderwijs. Dat ik des-
ondanks steeds spreek over kunst- en cultuureducatie is om aan te geven dat 
de praktijk waarin deze theoretische perspectieven relevant zijn wel degelijk 
breder is dan het kunstonderwijs in enge zin. Waar het gaat om het onderscheid 
tussen kunst en cultuur volg ik de stelling van Henk Oosterling dat we tegen-
woordig beter kunnen spreken over kunst-en-cultuur (Oosterling, 2005, p. 40). 

Wat is onderwijs?

Wat is leren?
Je zou kunnen zeggen dat onderwijs ouder is dan de westerse filosofie. 
Socrates, die volgens de klassieke redenering aan de wieg van die filosofie 
stond, verzette zich in zijn werk namelijk tegen de praktijk van de sofisten, 
leraren (!) die de Atheense jeugd onderwezen. Ze leerden de jeugd in zijn ogen 
schijnredeneringen in plaats van zelf na te denken. Zelfstandigheid van geest 
geldt daarmee zowel als de manier waarop iemand leert als het resultaat van 
het leerproces. Zo was Socrates niet alleen een filosoof, maar ook een onder-
wijscriticus en de grondlegger van de ‘socratische methode’ van lesgeven. 

Ook de dominante onderwijstheorieën van tegenwoordig, vaak samengevat 
onder de noemer sociaal constructivisme, benadrukken het belang van een 
actieve rol van de lerende in het leerproces. Leren is geen passief en individueel, 
maar een actief en sociaal proces. Hoewel diverse hedendaagse theoretici op 
het eerste gezicht van mening lijken te verschillen over de vraag wat leren is, 
zijn de overeenkomsten op dit punt opvallend. Op het vlak van het doel van leren 
en de vorm en context waarin dat het beste gebeurt, zijn de verschillen groter.

Bij het doel van leren is het belangrijk een onderscheid te maken tussen 
(theorieën over) leerdoelen en onderwijsdoelen. Met de eerste bedoel ik de 
doelen die in onderwijs worden getoetst – met bijvoorbeeld proefwerken of 
werkstukken – en met de tweede de doelen van onderwijs in het algemeen. 
Leerdoelen zijn de laatste jaren vooral onderwerp van kritiek: toetst het 
onderwijs wel wat het wil toetsen of toetst het alleen de zaken die eenvoudig 
te toetsen zijn (Biesta, 2010, pp. 12-14)? Ook de prikkel naar leerlingen (zesjes-
cultuur) en leraren (teaching to the test) zijn problematisch bij leerdoelen. 

Bij het opstellen van leerdoelen is wereldwijd de (aangepaste) taxonomie 
van Bloom dominant (Krathwohl, 2002). Deze onderscheidt een kennisdimensie 
(van feitelijk naar metacognitief) en een cognitieve dimensie (van herinneren 
naar creëren). Hoewel in de oorspronkelijke theorie de gelijkwaardigheid 



99

Edwin van Meerkerk | Kunst, onderwijs en theorie

van alle onderdelen voorop staat, kan het model leiden tot een hiërarchie in 
leerdoelen, met onderaan de piramide het reproduceren van feiten en boven-
aan het op metacognitief niveau creatief bezig zijn.

Het tweede type doelen, onderwijsdoelen, is abstracter van aard. Hier gaat 
het om het overkoepelende doel van alle activiteiten in een school of opleiding: 
wat is de som van de resultaten van alle afzonderlijke vakken? Staat het 
onderwijs ten dienste van de vorming van goede burgers, van productieve 
werknemers of juist van gelukkige mensen? Dat laatste lijkt recent steeds 
meer aan belang te winnen. De terugkeer van de term Bildung is daar het 
meest sprekende voorbeeld van: onderwijs zou tot doel moeten hebben leer-
lingen te vormen tot volwaardige mensen; in de Verenigde Staten spreekt 
men van een ‘well-rounded education’. 

Deze roep om Bildung is bedoeld om een tegenwicht te bieden aan de domi-
nantie van gestandaardiseerde peilingsonderzoeken zoals PISA, waarin taal 
en rekenen voorop staan. In deze school is de filosoof Jacques Rancière een 
veel geciteerd auteur. Zijn Le maître ignorant (1987) is een pleidooi voor de 
zelfstandigheid van leerlingen in het onderwijs: leren is een emancipatie
proces waarin de leraar een faciliterende rol heeft, maar geen bron van kennis 
kan zijn. Deze benadering vond vooral ook veel weerklank bij auteurs over 
kunstonderwijs, die in deze theorie argumenten zagen om te pleiten voor een 
grotere rol voor de kunsten, precies vanwege de manier waarop leerlingen 
zouden moeten leren (McDonnell, 2017).

Wat is doceren?
De rol van de leraar heeft lang minder aandacht gekregen in theorie over 
onderwijs dan die van het leerproces en de leerling. Toch is een leraar in veel 
theorieën over leren impliciet aanwezig als bastion van kennis of als sturende 
hand in het leerproces. Wie online zoekt naar de termen ‘theory’ en ‘teacher’ 
vindt weliswaar veel treffers over de rol van theorie in lerarenopleidingen, 
maar nauwelijks theorieën over wat een leraar eigenlijk is en doet. In con-
structivistische leertheorieën wordt de rol van de leraar vaak omschreven als 
‘scaffolding’ (Greenfield, 1984): het net zo lang begeleiden van de leerling in het 
leerproces totdat deze het zelf kan. Daarmee lijkt de rol van de leraar niet 
alleen impliciet, maar vooral ondersteunend. Maar in de praktijk is de leraar 
een centrale figuur in het leerproces en die rol krijgt de laatste jaren gelukkig 
meer aandacht. In de woorden van McWilliam (2009; zie ook King, 1993) heeft 
de leraar in de afgelopen eeuwen een ontwikkeling doorgemaakt van ‘sage 
on the stage’ via ‘guide on the side’ naar ‘meddler in the middle’.

In literatuur over de rol van leraren staat vaak de veronderstelde spanning 
centraal tussen de autonomie van de leraar, van de leerling en van de school-
organisatie (La Ganza, 2008). Veelal stelt men de autonomie van de leraar 



10

Cultuur+Educatie | jaargang 22 | 2023 | nr. 64

10

daarbij in dienst van het leerproces van de leerling (vgl. Sztajn et al., 2012), 
waardoor die meteen al minder autonoom wordt. Maar ook wanneer men de 
rol van de leraar nadrukkelijk als sturend voorstelt, in termen van doelen 
stellen, kennis overdragen en beslissingen nemen (Schoenfeld, 2010), is dat 
steevast in dienst van het leerproces van de leerling. Met andere woorden:  
in algemene theorieën over leren en doceren is één richting zichtbaar: alles 
staat in dienst van het leren en de leerling. Dat kan spanningen oproepen 
met andere elementen van het beroep en de identiteit van een leraar. Naar de 
beroepsidentiteit van de leraar wordt dan ook veel studie verricht (Alsup, 2006; 
Schaap et al., 2021). 

Een opvallende uitzondering hierbij is de kunstdocent. Bij theorievorming 
hierover speelt de artistieke achtergrond van deze leraar een belangrijke rol. 
Sterker nog: het kunstenaarschap zou van invloed moeten zijn op het lesgeven. 
Waar theorie over bijvoorbeeld het werk van een wiskundeleraar vaak direct 
van toepassing is op andere domeinen (vgl. Schoenfeld, 2010), wordt een kunst-
docent verondersteld wezenlijk anders te zijn, namelijk een ‘artist-teacher’ 
(Day, 1986; Adams, 2007; Daichendt, 2010). Deze kunstenaar-docent of docerend 
kunstenaar is niet alleen kunstenaar naast een baan als leraar, zoals een 
leraar Duits ook volleybalcoach kan zijn in de vrije tijd, maar wordt als docent 
ook verondersteld kunstenaar te zijn in de manier van lesgeven. Die redenering 
gaat impliciet uit van een aan kunst inherente kracht. De vraag is dan welk 
beeld van kunst hierachter schuilgaat.

Wat is kunst?

Een belangrijke vraag in het denken over kunst komt voort uit de keuze om 
uit te gaan van ofwel de kunstenaar, ofwel de beschouwer. Deze discussie 
begint al bij Plato, die kunstenaars verwijt een onwaarachtige afspiegeling 
van de werkelijkheid te geven. Kunst imiteert de waargenomen werkelijk-
heid (die in zijn filosofie bovendien zelf ook een afspiegeling is van een nog 
fundamentelere werkelijkheid) en leidt daarmee af van wat echt belangrijk 
is: kunst voegt niets nieuws toe, ze neemt juist iets weg. Plato wijst dan ook 
op de nadelige effecten van kunst op de moraliteit: valt er wel iets te leren van 
een onvolledige representatie van de wereld? Zijn leerling Aristoteles wijst 
juist op positieve effecten van kunstbeschouwing en dus op de aanvullende 
kracht van kunst op een ‘neutrale’ representatie van de werkelijkheid. In de 
katharsis, de louterende ervaring van bijvoorbeeld gevaar zonder dat je als 
toeschouwer daadwerkelijk in gevaar komt, ziet Aristoteles de kracht van  
het theater. 

Deze discussie duurt tot op de dag van vandaag, met denkers als Roger Scruton 
die in (hoge) kunst de uiting ziet van hoge beschaving (Scruton, 2009) en Gilles 



1111

Edwin van Meerkerk | Kunst, onderwijs en theorie

Deleuze die stelt dat kunstbeschouwing de mens bevrijdt van de modernistische 
rationaliteit (Deleuze, 1981). Hoezeer ook in alledaags spraakgebruik een kunst
object of voorstelling zelf iets is, de ervaarbaarheid van dat ‘iets’ staat centraal 
in het denken over kunst. Maar deze ervaring is niet zuiver subjectief, ze is 
algemeen geldig; zoals Immanuel Kant het in Kritik der Urteilskraft uitdrukte: 
een oordeel over de schoonheid van kunst gaat uit van ‘de instemming van 
iedereen’ (Kant, 2000[1790], par. 37, p. 169).

In veel mindere mate besteden denkers aandacht aan het perspectief van  
de kunstenaar, maar het gebeurt gelukkig wel. Hierin zijn twee belangrijke 
stromingen te onderscheiden, met als eerste die van het scheppend genie. 
Het woord genie komt van het Latijnse genius, dat weer een vertaling was 
van het Griekse daimoon, geest. Een genie is, ook nog in de ogen van Kant, 
iemand die door een geest bezeten is en daardoor iets bijzonders kan, waar-
bij die geest als het ware ook ‘in’ het kunstwerk terechtkomt. Deze genialiteit 
verbinden denkers vaak met excentriciteit en vooral met mannelijkheid 
(Freeland, 2001). Daarmee is genialiteit als bron van kunst iets onbetwistbaars 
geworden: alleen (erkende) genieën kunnen kunst produceren en die genia-
liteit zou onveranderlijk en eeuwig zijn (zie ook Sawyer, 2012, pp. 63-85). 

De andere stroming gaat uit van de ambachtelijkheid van kunstobjecten en 
vindt haar belangrijkste expressie in de negentiende-eeuwse arts and crafts-
beweging. Een belangrijke figuur daarin was de Britse socialistische denker 
en ontwerper William Morris (2013). Voor Morris was niet de schoonheid, 
maar het vakmanschap en de vrijheid van de vervreemdende krachten van 
kapitalisme en klasse het belangrijkste criterium. De kern van zijn argument 
is dat er niet zoiets is als het kunstenaarsgenie: iedereen is, onder de juiste 
omstandigheden, in staat om iets moois te maken. En het criterium voor die 
schoonheid is niet de genialiteit of verhevenheid, maar authenticiteit. Hiermee 
is het denken van Morris een voorafschaduwing van latere theorieën over de 
(on)mogelijkheid van kunstmatig geproduceerde kunstobjecten, het meest 
prangend bevraagd door Walter Benjamin in Das Kunstwerk im Zeitalter seiner 
technischen Reproduzierbarkeit (1935). 

Vanaf de twintigste eeuw is echter de grote gemene deler van veel theorieën 
dat kunst iets is dat als zodanig ervaren wordt en dat artistieke kwaliteit  
dus is af te meten aan het effect dat kunst heeft op een beschouwer of aan de 
consensus binnen de samenleving. Het is niet meer de materialiteit, niet de 
uitvoering en ook niet de intentie van de maker die kunst tot kunst maakt.  
In theorie over literatuur – een kunstvorm waarover opvallend weinig gaat, 
beeldende kunst en muziek domineren het theoretische debat – noemde 
Roland Barthes deze ontwikkeling ‘de dood van de auteur’. Zonder auteur wordt 
de lezer, kijker of bezoeker de bron van het oordeel over kunst. Daarmee 
borduurt deze stroming voort op het werk van Kant, die zoals gezegd stelde 



12

Cultuur+Educatie | jaargang 22 | 2023 | nr. 64

12

dat het (subjectieve) oordeel een collectief oordeel impliceert en probeert  
zo een brug te slaan naar een algemeen geldig oordeel. Hoe deze stap van 
subjectiviteit naar consensus verloopt, is echter moeilijk navolgbaar.  
Vinden we het antwoord via de omweg van de traditie toch in het object, 
zoals Scruton (2009) lijkt te suggereren? Is het de context van een schouw-
burg of museum die onze oordelen doet convergeren (Goodman, 1978)? Of is 
het de onderliggende sociale structuur en is kunst datgene dat de maat-
schappelijke elite helpt haar eigen positie te bevestigen en bestendigen,  
zoals Pierre Bourdieu (1979) stelt?

Een uitweg uit dergelijke algemene antwoorden op de vraag wat kunst is, 
bieden meer semiotisch georiënteerde theorieën als die van Nelson Goodman. 
Hij analyseert kunst en cultuur als symbolische vormen, waarmee hij meteen 
ook een brug slaat tussen het maken en het beschouwen van kunst. Wat kunst 
daarmee uiteindelijk is, is een set aan symbolen die pas betekenis kunnen 
krijgen in een symboolsysteem. Het analyseren (en dus ook het onderwijzen) 
van kunst komt dan neer op het ontrafelen van de verwijzingen die in de 
symbolen vervat zijn en de regels van het symboolsysteem waarin ze functio-
neren. Waar Goodman de nadruk legt op de context waarin iets kunst kan 
zijn, stelt Arthur C. Danto (2005) dat voor een oordeel over wat kunst is, altijd 
(ook) een expertoordeel noodzakelijk is. Een expert is, in zijn ogen, in staat 
om te zien welke referenties een kunstwerk heeft naar de kunstgeschiedenis 
en de wereld, de zogeheten ‘art world knowledge’. Daarmee plaatst Danto  
het oordelen over kunst in een kunstkritisch discours waarin hij uiteindelijk, 
ondanks alle kanttekeningen die hij erbij maakt, de leefwereld van de kunst-
beschouwer op afstand zet. Een andere keerzijde van beide benaderingen is 
dat ze zowel het maakproces als het beschouwen van kunst, in semiotische 
termen het coderen (encoding) en decoderen (decoding), reduceren tot een 
cognitief proces, waarbij de kunst als materieel, ruimtelijk object of belichaamde 
handeling en ervaring uit beeld dreigt te verdwijnen.

Vanwege dat laatste bezwaar heeft voor veel mensen de fenomenologie meer 
aantrekkingskracht. Het doel van veel theoretici uit de fenomenologische 
school, met name van Maurice Merleau-Ponty, was om de scheiding tussen 
de waarnemende mens en de waargenomen wereld te slechten. Met het 
verdwijnen van dit onderscheid biedt de fenomenologie ook een oplossing 
voor de spanning die Kant al aanvoelde tussen het subjectieve oordeel en de 
collectieve betekenis die aan dat oordeel wordt toegekend. In zijn analyse van 
de esthetische ervaring verbindt Merleau-Ponty de waarnemende mens met 
de wereld en met de ander en dat stelt hem in staat om kunst te beschrijven 
als een vorm van belichaamde communicatie (Merleau-Ponty, 1993, 2010 [1945]). 
Daarmee komen, zij het in een heel andere, veel genuanceerdere en filosofi-
schere vorm, de (intentie van de) maker en de fysieke eigenschappen van het 
kunstobject weer in beeld.



1313

Edwin van Meerkerk | Kunst, onderwijs en theorie

Een laatste belangrijke figuur in het denken over kunst is de man die wel is 
gepresenteerd als de ‘woordvoerder’ van het postmodernisme (Elias, 2011), de 
Fransman François Lyotard. In zijn werk stelt Lyotard de versplintering van 
betekenis centraal, waarmee hij radicaal breekt met eerdere pogingen om dé 
betekenis van kunst vast te leggen. Begonnen als aanhanger van de fenome-
nologie begon Lyotard in zijn latere werk het belang van emoties, meervoudige 
betekenis en irrationaliteit voorop te stellen. Beeldende kunst stelt hij tegen-
over taal en hij benadrukt dat beeld niet in taal te vatten is, dat het betekenis 
kan hebben en weer kan verliezen. Zo onttrekt kunst zich aan ordening – 
Lyotard gaat hierbij zoals veel kunsttheoretici vooral uit van beeldende kunst; 
voor denken over bijvoorbeeld poëzie en drama gaat deze redenering niet 
(helemaal) op. (Beeldende) kunst speelt een bijzondere rol in het denken van 
Lyotard als middel om na te kunnen denken over verschil (‘le differend’). Daar
mee slaat hij een brug terug naar Kant, die de sublieme of verheven ervaring 
een centrale plaats toekende in het denken over kunst. Voor Lyotard is de 
sublieme ervaring de manier waarop (beeldende) kunst ons waarnemings-
vermogen openstelt voor andere dan rationele ervaringen (Lyotard, 1971).

Perspectieven

In dit themanummer staat de denkrichting centraal die ten grondslag ligt  
aan de huidige kunst- en cultuureducatie in Nederland en de discussies die 
daarbinnen en daarover gevoerd worden. Die denkrichting staat geheel in de 
traditie van de westerse canon: de als relevant bestempelde theorieën zijn 
vrijwel allemaal afkomstig van witte mannen, net als de kunst in de meest 
gebruikte lesmethodes (Groenendijk et al., 2021). Wie verder kijkt dan Aristoteles, 
Kant en hun opvolgers, komt er al snel achter dat de definitie van kunst zoals 
die impliciet en expliciet in kunst- en cultuureducatie wordt gehanteerd, 
onhoudbaar is. Los van de focus op de voornamelijk in Europa en Noord-
Amerika geproduceerde cultuuruitingen, waarin bijvoorbeeld Aziatische 
kalligrafie, Afrikaanse sculpturen, islamitische mozaïeken, laat staan heden-
daagse kunst uit die delen van de wereld, zelden aan bod komen, is ook de 
maatschappelijke functie van kunst als hogere uiting van beschaving niet 
goed houdbaar vanuit Afrikaanse, Aziatische of Zuid-Amerikaanse tradities.1

Edward Said sloeg een brug tussen beide perspectieven door het oriëntalisme 
van de westerse cultuur zichtbaar te maken. In Orientalism (Said, 1978) laat hij 
zien hoe de westerse kijk op cultuur is doordrenkt van een tegenbeeld waar 

	 1	� Het voert in het kader van dit themanummer helaas te ver om uitgebreid op die 
theorieën in te gaan, ook omdat zij in de huidige Nederlandse educatieve praktijk, 
waar dit nummer op gericht is, niet of nauwelijks een rol spelen. Het verdient 
aanbeveling om hier in de nabije toekomst verandering in aan te brengen, wellicht te 
beginnen met een volgend themanummer?



14

Cultuur+Educatie | jaargang 22 | 2023 | nr. 64

14

de dominante cultuur zich tegen afzet. Zijn kritische perspectief laat zien dat 
kunstuitingen meer zijn dan een uitdrukking van cultuur in de strikte zin van 
het woord, maar onderdeel zijn van een maatschappelijk discours. Sterker nog: 
kunstuitingen, zoals de negentiende-eeuwse romans waarop Said zich voor-
namelijk baseert, houden dat discours in stand, versterken het en verlenen 
het legitimiteit.

Veel kritische perspectieven op het klassieke westerse denken, juist ook van-
uit diezelfde westerse traditie, stellen de taligheid van (de beleving van) de 
wereld centraal, zoals Franse denkers als Lacan en Derrida. Die nadruk op 
taal, en daarmee op de concepten waarmee wij cultuur begrijpen, is ook 
terug te zien in het werk van semiotici, die de nadruk legden op het verschil 
tussen betekenaar (de cultuuruiting) en de betekenis (wat de waarnemer 
ervaart). De Jamaicaans-Britse denker Stuart Hall is een belangrijke vertegen-
woordiger van die manier van denken. Met Hall komt ook een niet primair 
westers perspectief naar voren in het denken over kunst en cultuur, en daar-
mee over kunst- en cultuureducatie. Als grondlegger van de Britse cultural 
studies bracht hij een kritisch, postkoloniaal perspectief in het denken over 
cultuur en samenleving. Daarin neemt de constructie van identiteit een 
centrale positie in, op een manier die van toepassing is voor alle cultuur
uitingen, van alledaagse cultuur tot canonieke kunst. Hall trekt namelijk de 
basisgedachte van de semiotiek hierin door: niets is van zichzelf wat het is, 
het is waar het naar verwijst (Hall, 1997). Een recentere denker in het voet-
spoor van Hall is de Zuid-Afrikaanse curator Sarat Maharaj. In zijn werk  
legt hij de nadruk op de verschillen tussen culturen en de barrières die 
overwonnen moeten worden om een andere cultuur te begrijpen. Culturele 
intermediairs – zoals kunstdocenten – hebben in zijn ogen de taak deze 
verschillen te overbruggen. Dat proces ziet hij niet als een probleem, maar 
als een creatief proces (Hall & Maharaj, 2001). 

Een laatste denker in deze eclectische opsomming van missende namen in  
de canon van denkers rond kunst en onderwijs, is de Braziliaan Paolo Freire. 
Hoewel hij zich met onderwijs in het algemeen bezighield, zijn Freires ideeën 
bijzonder relevant voor actuele discussies over kunst- en cultuureducatie. 
Freire hield zich bezig met de vraag hoe het onderwijs bevrijdend kon wer-
ken voor de lagere klassen in zijn thuisland. Als marxistisch geïnspireerd 
revolutionair had hij ook invloed op de kunsten, onder meer op het werk  
van theatermaker Augusto Boal, die werkte onder het motto ‘theatre is a 
rehearsal for revolution’. In de hedendaagse discussie rond het dekoloniseren 
van het curriculum vindt het denken van Freire nieuwe urgentie als hij bij-
voorbeeld schrijft: ‘From the outset, [the humanist, revolutionary educator’s] 
efforts must coincide with those of the students to engage in critical thinking 
and the quest for mutual humanization. His efforts must be embued with a 
profound trust in men and their creative power’ (Freire, 1968, p. 62).



1515

Edwin van Meerkerk | Kunst, onderwijs en theorie

Kunst en onderwijs

De gemene deler in de hierboven besproken theorieën over onderwijs en 
over kunst is een combinatie van waarneming en reflectie (in het onderwijs) 
enerzijds en receptie en maken van kunst anderzijds. De nadruk op de 
combinatie van deze aspecten als voorwaarde voor ‘goede’ kunst- en cultuur-
educatie veronderstelt een bewust proces: door zelf te maken neemt de leer-
ling anders waar, reflectie beïnvloedt het maakproces, enzovoorts. Daarmee 
slaat het onderwijs dus de brug tussen kunsttheorieën over maken en die 
over beschouwen. De metafoor van de brug is daarbij enigszins misleidend. 
Het theoretische standpunt is direct van invloed op de mogelijkheden van 
dat onderwijs en vice versa. De keuze voor bijvoorbeeld een fenomenologische 
kijk op kunst is niet direct verenigbaar met onderwijs dat zich richt op kennis 
van de kunsthistorische canon. De eerder genoemde norm van de kunstdocent 
die ook kunstenaar is (de artist-teacher) bouwt meer voort op klassieke 
kunsttheorieën die uitgaan van het genie of de arts and crafts-beweging dan 
op postmoderne theorieën.

Dit nummer van Cultuur+Educatie verkent verschillende theoretische per-
spectieven op kunst- en cultuureducatie vanuit steeds twee hoofdvragen. 
Wat is de logica achter de theorie en hoe consistent is deze geformuleerd?  
En welke keuzes voor de praktijk vloeien voort uit deze theorie en welke 
beperkingen heeft deze kijk op kunst, gezien vanuit de praktijk? Omdat het 
er niet om gaat theoretici individueel de maat te nemen, zijn de artikelen 
geschreven vanuit bredere, onderliggende vraagstukken en combineren ze 
de relevante theorieën die op die vragen een antwoord proberen te bieden. 
In de eerste twee artikelen kijken Diederik Schönau, Peter Hermans en Lode 
Vermeersch vanuit theorieën over het proces: het maken en het waarnemen. 
In de laatste twee artikelen richten Marike Hoekstra en Geert Drion zich op 
theorieën over de school als democratisch instituut en op buitenschoolse 
kunst- en cultuureducatie.

Schönau en Hermans stellen dat er niet één theorie is over het maken van 
kunst. Zij richten zich in hun artikel op de beeldende kunst, maar hun betoog 
gaat ook op voor de andere kunstdisciplines en het werkwoord ‘maken’ staat 
dan ook voor elke vorm van artistiek scheppen. Een belangrijke constatering 
van hen is dat theorie in het praktische kunstonderwijs pragmatisch van aard 
is. Dat wil zeggen dat de theorie een onderwijs- en maakpraktijk beschrijft 
en dat de aard van die praktijk vaak de inhoud van de theorie bepaalt – en 
niet andersom. Hun betoog laat goed zien hoe in de geschiedenis van het 
kunstonderwijs verschillende perspectieven elkaar afwisselden en dat de 
keuze voor één ervan, intrinsiek of instrumenteel, formalistisch of expressie-
georiënteerd, nooit als absoluut te zien is. Dat kan, stellen Schönau en 
Hermans, een zwakte zijn, gezien de onzekere uitkomst van kunstonderwijs, 



16

Cultuur+Educatie | jaargang 22 | 2023 | nr. 64

16

maar ook een kracht, omdat het kunstonderwijs nauw aansluit bij de 
persoonlijke ontwikkeling van de leerling.

Die persoonlijke ontwikkeling wordt vaak teruggebracht tot de cognitieve 
ontwikkeling van de leerling. De ‘ontdekking’ van die kijk op leren is een van 
de belangrijkste ontwikkelingen van de moderne tijd, stelt Vermeersch in 
zijn artikel. Vanaf de oproep van Dewey om leerlingen zelf te leren denken 
nam de theorievorming over cognitie een hoge vlucht. Dat de cognitieve 
dimensie meer aandacht kreeg, betekent niet dat daarmee een cerebrale, 
rationele kijk op kunst- en cultuureducatie dominant werd. Denken, zoals  
de in dit artikel behandelde theoretici dat omschreven, staat niet los van 
ervaring of emotie, maar is ermee vervlochten. Wat het denken over denken 
vooral heeft opgeleverd, is dat de lerende centraal is komen te staan in het 
denken over onderwijs én dat het onderscheid tussen cognitieve en andere 
vakken voor de kunsten althans niet te maken is.

Een heel andere manier van denken over kunst- en cultuureducatie is die 
over de politieke en maatschappelijke opdracht ervan. Marike Hoekstra 
bespreekt in haar bijdrage de theoretici die, vanuit het denken over onderwijs 
als emancipatiemotor, het instituut school zelf tot onderwerp van discussie 
maken. Deze democratische visies op kunst- en cultuureducatie bevragen de 
inhoud van het curriculum op een manier die ook bij kunstenaars terug te 
zien is. Kunstonderwijs wordt daarmee als het ware een potentiële motor 
voor verandering in de school met als primair doel het bevragen van de 
macht in het onderwijs en de samenleving.

Die maatschappelijke oriëntatie op kunst- en cultuureducatie roept vanzelf 
de vraag op hoe het formele onderwijs zich verhoudt tot de onderwijs- en 
leerprocessen buiten de muren van de school. Dat is het onderwerp van het 
laatste artikel in dit themanummer. Drion maakt in dit artikel duidelijk dat 
het, anders dan je wellicht zou verwachten, niet eenvoudig is om een heldere 
definitie te geven van wat buitenschoolse cultuureducatie is. Met een assen-
stelsel waarin wij tegenover zij en zijn tegenover worden is geplaatst, 
inventariseert Drion theoretische perspectieven die kunnen helpen om grip 
te krijgen op de praktijken die in de praktijk van alledag gelden als buiten-
schoolse cultuureducatie. Hij stelt zich daarbij de vraag hoe mensen kunnen 
zijn en worden in en door cultuureducatie. De sleutel voor een antwoord ligt 
bij de samenwerking in het veld en een gezamenlijk vocabulaire.



1717

Edwin van Meerkerk | Kunst, onderwijs en theorie

Tot slot

Het vinden van een gemeenschappelijk vocabulaire om te beschrijven wat we 
doen als we aan kunst- en cultuureducatie doen, is geen eenvoudige opgave. 
De artikelen in dit themanummer nemen ons mee langs verschillende theo-
retische perspectieven en maken zichtbaar hoe de taal van kunst- en cultuur-
educatie niet alleen een empirische component heeft (naar welke praktijken 
en objecten verwijzen we?), maar ook een politiek-maatschappelijke (wat 
willen we of moeten we bereiken in of door kunst- en cultuureducatie?). 

Kennis van deze perspectieven en de bijbehorende terminologie kan helpen 
om grip te krijgen op zowel de praktijk van kunst- en cultuureducatie als de 
organisatie en het beleid daarvan. Want hoewel veel benaderingen elkaar 
niet noodzakelijkerwijze uitsluiten, moge duidelijk zijn dat het goed door-
denken van de onderliggende principes kan helpen om keuzes te maken in 
de praktijk. Vaak maakt men die keuzes nu op basis van ervaring en intuïtie. 
Zeker voor de legitimatie van het domein en het schoolvak kan dat een 
wankele basis zijn.

Edwin van Meerkerk is 
universitair hoofddocent 
Algemene Cultuurwetenschappen 
aan de Radboud Universiteit en 
lector Social and Cultural 
Sustainability aan ArtEZ 
Hogeschool voor de Kunsten. 
edwin.vanmeerkerk@ru.nl



18

Cultuur+Educatie | jaargang 22 | 2023 | nr. 64

18

Literatuur

Adams, J. (2007). Artists becoming 
teachers: Expressions of identity 
transformation in a virtual forum. 
International Journal of Art & Design 
Education, 26(3), 264-273. 

Alsup, J. (2006). Teacher identity 
discourses. Negotiating personal and 
professional spaces. Routledge.

Biesta, G. (2010). Good education in an 
age of measurement. Paradigm. 

Bourdieu, P. (1979). La distinction. 
Critique sociale du jugement. Editions 
de minuit.

Daichendt, G. J. (2010). Artist-teacher.  
A philosophy for creating and teaching. 
Intellect.

Danto, A. C. (2013). What art is. Yale 
University Press.

Day, M. D. (1986). Artist-teacher, a 
problematic model for art education. 
Journal of Aesthetic Education, 20(4), 
38-42. 

Deleuze, G. (1981). Francis Bacon. 
Logique de la sensation. Abbeville.

Elias, W. (2011). Tekens aan de wand. 
Hedendaagse stromingen in de 
kunstfilosofie. VUB Press.

Freeland, C. (2001). But is it art?  
An introduction to art theory. Oxford 
University Press.

Freire, P. (1968). Pedagogy of the 
oppressed. Herder and Herder. 

Goodman, N. (1978). Ways of 
worldmaking. Hackett.

Greenfield, P. M. (1984). A theory of  
the teacher in the learning activities  
of everyday life. In B. Rogoff & J. Lave 
(Eds.), Everyday cognition: Its 
development in social context (pp. 117-
138). Harvard University Press.

Groenendijk, J., Heijnen, E., & Keuning, S. 
(2021). Een inclusieve(re) geschiedenis 
van de kunsten. Kunstzone, (3), 31-32.

Hall, S. (1997). Representation.  
Cultural representations and signifying 
practices. Sage.

Hall, S., & Maharaj, S. (2001). 
Annotations. Modernity and difference. 
Institute of International Visual Arts.

Kant, I. (2000[1790]). Critique of 
judgment (Kritik der Utreilskraft). 
Cambridge University Press.

King, A. (1993). From sage on the stage 
to guide on the side. College Teaching, 
41(1), 30-35.

Krathwohl, D. R. (2002). A revision of 
Bloom’s taxonomy: An overview. 
Theory Into Practice, 41(4), 212-218. 

La Ganza, W. (2008). Learner autonomy 
– teacher autonomy: Interrelating and 
the will to empower. In T. Lamb & 
H. Reinders (Eds.), Learner and teacher 
autonomy. Concepts, realities, and 
responses (pp. 63-81). John Benjamins 
Publishing Company.

Lyotard, J.-F. (1971). Discours, figure. 
Klincksieck.

McDonnell, J. (2017). Political and 
aesthetic equality in the work of 
Jacques Rancière: Applying his writing 
to debates in education and the arts. 
Journal of Philosophy of Education, 
51(2), 387-400. 

McWilliam, E. (2009) Teaching for 
creativity: from sage to guide to 
meddler. Asia Pacific Journal of 
Education, 29(3), 281-293.

Merleau-Ponty, M. (1993). The Merleau-
Ponty aesthetics reader: Philosophy and 
painting. Northwestern University Press.

Merleau-Ponty, M. (2010 [1945]). 
Phenomenology of perception. 
Routledge.



1919

Edwin van Meerkerk | Kunst, onderwijs en theorie

Morris, W. (2013). Lectures on art and 
industry. Cambridge University Press.

Oosterling, H. (2005). Naar een cultuur 
van het inter. Enkele kanttekeningen bij 
culturele middelmatigheid. In E. van 
Meerkerk & S. Levie (Red.), 
Cultuurwetenschappen in Nederland en 
België: een staalkaart voor de toekomst 
(pp. 31-42). Vantilt.

Said, E. (1978). Orientalism. Pantheon 
Books.

Sawyer, R. K. (2012). Explaining 
creativity. The science of human 
innovation. Oxford University Press.

Schaap, H., Want, A. C. van der, 
Oolbekkink-Marchand, H. W., & Meijer, 
P. C. (2021). Changes over time in the 
professional identity tensions of Dutch 
early-career teachers. Teaching and 
Teacher Education, 100, 103283.

Schoenfeld, A. (2010). In D. D. Preiss & 
R. J. Sternberg (Eds.), Innovations in 
educational psychology: Perspectives on 
learning, teaching, and human 
development (pp. 241-268). Springer.

Scruton, R. (2009). Beauty. Oxford 
University Press.

Sztajn, P., Confrey, J., Wilson, P. H., & 
Edgington, C. (2012). Learning 
trajectory based instruction: Toward a 
theory of teaching. Educational 
Researcher, 41(5), 147-156.


